
4/7/66 09:19 รายละเอียดข้ อมูลวารสาร

https://tci-thailand.org/detail_journal.php?id_journal=11655 1/1

รายละเอียดของวารสาร

ชื่อวารสาร : วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์

Journal Name : Journal of Social Science, Law and Politics

ชื่อบรรณาธิการ : ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.เบญจวรรณ บุญโทแสง

ชื่อย่อของวารสาร :

Abbreviation Name:

ISSN : 2586-8667

E-ISSN : 2730-373X

ที่อยู่สำหรับการติดต่อ : 113 หมู่ 12 ตำบลเกาะแก้ว อำเภอเสลภูมิ จังหวัดร้อยเอ็ด 45120

เจ้าของ : คณะนิติรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏร้อยเอ็ด / Faculty of Law and Politics, Roi Et Rajabhat University

จำนวนฉบับต่อปี : 2

Email : wasana@reru.ac.th

Website : https://so02.tci-thaijo.org/index.php/Lawpol_Journal

TCI กลุ่มที่ : 2

สาขาหลักของวารสาร : Social Sciences

สาขาย่อยของวารสาร :

หมายเหตุ :

CanvasJS.com

CanvasJS.com

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/Lawpol_Journal
https://canvasjs.com/
https://canvasjs.com/


V d U dA 4
uu{ 61 0 9l ou :u n1 :91$ltJilluvtFl2't3J

now::rurB nr: rr:ar:fr'lnrnrani fr fr ionrani
d a - - uo 

"Fl'UUUn:ofl 1A n5 }J1,11'l1t UrA U:rtn fl :0 U t0Ft
o,

n1!a Lfl 'tuLLn? 0't tfl o raafl :J
U

vvYd
0{?1?ft:out00 ddobo

ci frnuruu tcrdbt)

4 U 4 U dA dLi0{ 14U{A0 rl 0U:! n1:fl V{t.ll^t1Jli1 Ft?I}.1

d v t d u da r a i,
t:uu,.tlJ? ufl 1a rt:1 a1: u Qul15V\i].]1\ tJ t! u:.t

.i , \ y t J .. unrlfrviru'Lriaiwunrru uEol "tilourltua'ru: irjrruu uvtulyn4iilfi uasncurirsiof,lnuvi

ta{n1:urlolairta::riornd:urvrfirlugutvrradu" ur"ttfrnor!i:rulBnr:.1 fior:rurardrillflurr:ar:t

#rnrnrani f, fiYgorani riu

no{!:5rurBn1:'t1:ar:a-.inilFrani flfrYqflraeri uouBuul#viruy:'t!'j1 uyn?1i.trjo{viru4
qut 

^ .i o dr d- y y a 6 qyvLnrilunl:flx15[ulflaun:o{Q1flno{U::6u10n1:"1 utjuvtt5ul5oUrrdx LLayno{!::rulBnt:r rfiutol'Lr,rfit
lrnxlild 6frrLd1urr:41:fr'.iailfl1ani frfrfrrnami tJfi e'rr ariufi o rdouunrrnsr - frou1uu bdbb

vdr,;,Jooor
tLauu?-{tfluodx0r'irviruovei{uvrFr'r1}.rrfro6frldrzuuuvrilu':r:ar:d'snlnragri fl6irrrrani lulonrararir&

6triuulrrfioTri:nu:ru

({tjrunram:ra1:d o:. LLJrua?:iru uruTvruar)

1.J5:rulBnt:xt:at:a{nxt6tasli fl fr Yrfl ra ni



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [148] 
 

ฟ้อนแขบลาน: รูปแบบ บทบาทหน้าที่ และคุณค่าต่อสังคม 
ของการแสดงสร้างสรรค์จากประเพณีชุมชนไทหล่ม1 

Khab Lan Dance: Forms, Roles and Social Values  
of Creative Performances  

from Thai Lom Community Traditions.2 
 

จันทร์พิมพ์  มีเปี่ยม3  
Chanpim Meepiam4 

 
Received: 5 พ.ค. 2566 

Revised: 8 ม.ิย. 2566 
Accepted: 9 ม.ิย. 2566 

 
บทคัดย่อ 

 บทความวิชาการเรื่องนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาพัฒนาการและรูปแบบ
ของฟ้อนแขบลาน และ 2) ศึกษาบทบาทหน้าที่ของฟ้อนแขบลาน การศึกษาครั้งนี้ 
ผู้ศึกษาได้นำข้อมูลที่รวบรวมได้จากการสังเกตแบบมีส่วนรวมและการสัมภาษณ์เชิงลึก 
โดยผู้ ให้ข้อมูลเป็นผู้มีความรู้ในเรื่องฟ้อนแขบลานจำนวน 6  คน และนำมาทำ 
การวิเคราะห์ แยกแยะเป็นประเด็นต่าง ๆ โดยใช้การพรรณนาและวิเคราะห์ข้อมูล  

 
1บทความนี้เป็นบทความทางวิชาการ สาขาวิชานาฏศิลป์และศิลปะการแสดง คณะมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเพชรบูรณ์ 
2This article is an academic article, Program in Dancing and Performing Arts,  
Faculty of Humanities and Social Sciences, Phetchabun Rajabhat University. 
3ผู้ช่วยศาสตราจารย์ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเพชรบูรณ์,  
E-Mail: chanpim_me@pcru.ac.th  
4Assistant Professor, Faculty of Humanities and Social Sciences,  
Phetchabun Rajabhat University 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [149] 
 

ตามวัตถุประสงค์ของการศึกษา ภายใต้กรอบแนวคิดในพัฒนาการและรูปแบบของ 
ฟ้อนแขบลาน แนวคิดบทบาทหน้าที่ของฟ้อนแขบลานในทางสังคมวิทยาชนบท  
และแนวคิดทฤษฎีการจัดระเบียบทางสังคมชนบท  
  ผลการศึกษา พบว่า พัฒนาการและรูปแบบของฟ้อนแขบลานมีการพัฒนา
จากอดีตสู่ปัจจุบัน จากการสร้างสรรค์ของชุมชนเอง และการสร้างสรรค์ของ 
ภาควิชาการ ทั้งในด้านดนตรีที่มีการพัฒนารูปแบบให้มีความทันสมัยมากขึ้น ด้านการ
แต่งกายมีการพัฒนาให้เหมาะสมกับชุมชนท้องถิ่นในปัจจุบัน ด้านอุปกรณ์มีการพัฒนา
ปรับเปลี่ยนให้มีความเหมาะกับปัจจุบัน และด้านท่ารำที่ใช้ประกอบการฟ้อนแขบลาน 
มีความชัดเจน และมีความเป็นมาตรฐานมากขึ้น มีความเหมาะสมกับยุคสมัยในปัจจุบัน
ซึ่งเป็นการอนุรักษ์สืบสานในการฟ้อนแขบลานให้คงอยู่คู่ชุมชน และผลการศึกษา
บทบาทหน้าที่ของฟ้อนแขบลาน พบว่า การฟ้อนแขบลานในประเพณีชุมชนไทหล่ม 
มีบทบาทหน้าที่ และคุณค่า ในแง่ด้านการให้การศึกษา ด้านเครื่องมือในการรวมตัว 
ของสังคม ด้านการยึดเหนี่ยวจิตใจ ด้านสื่อมวลชนของท้องถิ่น นอกจากนั้น ยังมีคุณค่า
ต่ อ สั งค ม ท้ อ งถิ่ น  แ ล ะ สั งค ม ภ าย น อ ก  ใน ด้ าน ส ภ าพ ชี วิ ต ค ว าม เป็ น อ ยู่   
ด้านขนบธรรมเนียมประเพณีไทย และด้านค่านิยม  

 
คำสำคัญ: ฟ้อนแขบลาน, ประเพณีชุมชน, ไทหล่ม   
 

Abstract 
 The objective of this academic article is to 1) Study the 
development  and form of Khab Lan dance 2) Study roles of Khab Lan 
dance. In this study, the researchers used data collected through 
participant observations and in-depth interviews. The informants are 
knowledgeable about the Bun Bang Fai tradition and Khab Lan dance of 
6  Thai Lom people and taken for analysis, separate into different issues 
by using the data were described and analyzed according to the 
objectives of the study under the conceptual framework of the 
development and form of Khab Lan dance, concepts, roles and functions 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [150] 
 

of Khab Lan dance in rural sociology and the theory of rural social 
organization. 
           The result of study found that the development and form of Khab 
Lan Dance has developed from the past to the present from the creation 
of the community itself and the creation of the academic department in 
terms of music that has developed a more modern style, in terms of 
dress has been developed to suit local communities at present, in terms 
of equipment has been developed and modified to be suitable for the 
present, in terms of dance postures used in KhabLan dance are clearer 
and more standardized suitable for the current era, which is a 
preservation and continuation of Khab Lan dance for the existence of the 
community. and results of the study of roles of Khab Lan dance found 
that the Khab Lan dance in the tradition of the Thai Lom community has 
a role and value in terms of education , tools for social gathering, mental  
attachment , local media. In addition , there is also value to local society 
and external society in terms of living conditions, Thai traditions and 
values. 
 
Keywords: Khab Lan Dance, Community Tradition, Thai Lom 
 

บทนำ 
 

  วัฒนธรรมชุมชน คือ สิ่งที่ดีงามที่เกิดจากการเรียนรู้ รวมถึงการสร้างสรรค์
ร่วมกันของคนในชุมชนที่ ได้แสวงหาแนวทางการดำเนินชีวิตร่วมกับธรรมชาติ  
สิ่งแวดล้อม และความเช่ือความศรัทธา ซึ่งสิ่งเหล่านี้พบว่าในประเพณีชุมชนไทหล่ม  
ได้มีการยึดถือปฏิบัติสืบทอดกันมานั่นคือ การฟ้อนแขบลาน เป็นการฟ้อนที่มีการ 
สืบทอดจากรุ่นสู่รุ่นในรูปแบบมุขปาฐะ เป็นการเล่าสืบต่อแบบท่องจำกันมาด้วยปาก
เปล่าการบอกเล่าต่อ ๆ กันมา ไม่มีการจดบันทึกไว้เป็นลายลักษณ์อักษร เป็นการฟ้อน



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [151] 
 

ในความเช่ือเพื่อขอฝนกับองค์เจ้าพ่อผาแดง ชาวไทหล่มนับถือและศรัทธาในองค์ท่าน  
โดยเช่ือว่าท่านเป็นผู้ปกปักรักษาคุ้มครองให้ชาวบ้านอยู่ดีกินดี ดังนั้น  การฟ้อน 
จึงมีความหมายถึงเพื่อให้ท่านช่วยดลบันดาลให้ฝนฟ้าตกต้องตามฤดูกาล เมื่อเข้าสู่ฤดู
ทำไร่ทำนาชาวบ้านจะทำพิธีบวงสรวงดวงวิญญาณเจ้าพ่อผาแดง โดยจะทำพิธีที่ศาลเจ้า
พ่อผาแดงของแต่ละหมู่บ้าน ซึ่งจะเรียกช่ือศาลต่างกันไปตามช่ือขององครักษ์ที่คอย
ปกป้องรักษาเจ้าพ่อผาแดง ในการนี้ ชาวบ้านจะดำเนินการสอบถามถึงเรื่องราวความ
อุดมสมบูรณ์ของพืชพันธุ์ธัญญาหารในปีนั้น ๆ และจะมีการบวงสรวงเพื่อให้ท่าน 
ดลบันดาลให้เกิดฝนตก จากแนวปฏิบัติกลายเป็นรูปแบบพิธีกรรมเฉพาะถิ่นที่สืบทอด
กันมา จวบจนทุกวันนี้  
   การฟ้อนในประเพณีของชาวไทหล่มได้กลายเป็นสิ่งสำคัญสิ่งหนึ่งที่แสดงให้
เห็นถึงความเช่ือ ความศรัทธา การร่วมแรงร่วมใจ และความรักสามัคคีของในชุมชน 
ที่ต้องการสืบสานประเพณีอันดีงามให้คงอยู่ ซึ่งรูปแบบการฟ้อนมีทั้งความเหมือน และ
ความแตกต่างกันไปตามชุมชนของตน และปรับเปลี่ยนไปตามยุคสมัย จนทำให้ทั้งภาค
ประชาชน และภาควิชาการ ได้เข้ามาพัฒนาสร้างสรรค์ โดยยึดแนวทางรูปแบบท่ารำ
ดั้งเดิมและผสมสานกับองค์ความรู้ใหม่ กลายเป็นรูปแบบที่มีการฟ้อนเกิดขึ้นในปัจจุบัน 
เป็นแนวทางในการสืบสานวิถีวัฒนธรรมการฟ้อนแขบลานของชาวไทหล่มให้  
คงอยู่คูชุ่มชน  
  ฟ้อนแขบลาน: รูปแบบ บทบาทหน้าที่ และคุณค่าต่อสังคมของการแสดง
สร้างสรรค์จากประเพณี ชุมชนไทหล่ม พบว่า การพัฒนาการและรูปแบบของ 
ฟ้อนแขบลานได้พัฒนาตามองค์ประกอบของการแสดงทั้งทางด้านดนตรี ด้านเครื่อง
แต่งกาย ด้านอุปกรณ์ประกอบการแสดงและด้านท่ารำ มีการพัฒนารูปแบบการ 
ฟ้อนแขบลาน ให้เข้ากับสภาพสังคมในปัจจุบันหรือตามยุคสมัยแต่ยังคงยึดรูปแบบ
ดั้งเดิมไว้ เพื่อความเป็นเอกลักษณ์ท้องถิ่น ในส่วนด้านบทบาทหน้าที่ของฟ้อนแขบลาน
ที่มีต่อชุมชน พบว่า ฟ้อนแขบลานมีบทบาทหน้าที่ด้านการให้การศึกษา ด้านเครื่องมือ
ในการรวมตัวของสังคม ด้านการยึดเหนี่ยวจิตใจ และด้านสื่อมวลชนของท้องถิ่น 
นอกจากนั้น ยังก่อให้เกิดคุณค่าต่อสังคม ได้แก่ คุณค่าต่อสังคมท้องถิ่นและคุณค่า 
ต่อสังคมภายนอก ในด้านสภาพชีวิตความเป็นอยู่ ด้านขนบธรรมเนียม ประเพณีไทย 
และด้านค่านิยม  



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [152] 
 

รูปแบบฟ้อนแขบลานการแสดงสร้างสรรค์จากประเพณีชุมชนไทหล่ม 
 
1. ความเป็นมาของการฟ้อนแขบลาน 
 
 ฟ้อนแขบลานเกิดจากประเพณีที ่มีความเกี ่ยวข้องกับความเชื่อในพิธีกรรม  
ซึ ่งพิธีกรรมเป็นสิ ่งที ่ชุมชนสังคมมีการประพฤติปฏิบัติกันมาตามแนวคิดตามคติ   
ความเชื ่อ  ที ่ได ้ส ืบ เนื ่องก ันมาในประเพณ ีบ ุญบั ้งไฟของชาวไทหล ่มที ่เก ิดขึ ้น  
จนกลายเป็นประเพณีที่กำหนดไว้ เพื่อให้ชุมชนสังคมได้ยึดถือปฏิบัติและสื่อให้เห็นถึง
ความรัก ความศรัทธา ความสามัคคี การทำบุญและรวมถึงการทำกิจกรรมรื่นเริง 
ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในท้องถิ่นร่วมกัน  
   การฟ้อนแขบลานเป็นการฟ้อนในประเพณีทำบุญหลวงของชาวหล่มสักหรือ
ชาวไทหล่ม สำนักงานการประถมศึกษาจังหวัดเพชรบูรณ์ (2542) กล่าวว่า ฟ้อนแขบ
ลานไม่ปรากฏหลักฐานแน่ชัดว่ามีมาตั้งแต่สมัยใด แต่จะมีการฟ้อนร่วมอยู่ในขบวนการ
ทำบุญหลวงหรือบุญบั้งไฟที่จัดขึ้นต้นฤดูฝน สืบเนื่องจากอาชีพหลักส่วนใหญ่ของ 
ชาวหล่มสัก ประกอบอาชีพทางด้านการเกษตร และอาศัยลักษณะของดินฟ้าอากาศ 
ทางธรรมชาติ เป็นส่วนใหญ่  เมื่อเข้าสู่ฤดูทำไร่ทำนาชาวบ้านจะทำพิธีบวงสรวง 
ดวงวิญญาณเจ้าพ่อผาแดง ซึ่งเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ชาวหล่มเคารพนับถือและบูชา 
มาแต่อดีต โดยชาวบ้านจะเลี้ยงปีทำพิธีที่ศาลเจ้าพ่อผาแดง  
   ประเพณีการฟ้อนแขบลาน เกิดจากความเช่ือความศรัทธาของชาวบ้านที่เช่ือว่า
ศาลแต่ละหมู่บ้าน มีดวงวิญญาณเจ้าพ่อผาแดงสถิตอยู่ และช่ือท่ีเรียกศาลนั้นเป็นช่ือของ
องครักษ์ท่ีคอยปกป้องรักษาคุ้มครองเจ้าพ่อผาแดง ในการเลี้ยงปีจะมีกวนจ้ำหรือร่างทรง
เป็นผู้ประกอบพิธี ซึ่งเป็นบุคคลที่ชาวบ้านเคารพนับถือและเช่ือว่าเป็นผู้ที่สามารถติดต่อ
กับดวงวิญญาณของเจ้าพ่อผาแดงได้ และชาวบ้านก็จะทำการสอบถามถึงเรื่องราวต่าง ๆ 
ซึ่งส่วนใหญ่เป็นเรื่องราวเกี่ยวกับความอุดมสมบูรณ์ในพืชพรรณธัญญาหารว่า ในปีนี้จะ
เป็นเช่นไร และหากทำนายว่าปีนี้แห้งแล้ง หรือพืชพรรณธัญญาหารไม่อุดมสมบูรณ์  
ชาวบ้านก็จะทำพิธีแห่บั้งไฟถวายแด่เจ้าพ่อผาแดง เพื่อให้ท่านบันดาลให้เกิดฝนตก  
การแห่บั้งไฟของชาวหล่มสักนั้น จะมีการฟ้อนแขบลานเป็นการฟ้อนรำในขบวน 
แห่บวงสรวงดวงวิญญาณเจ้าพ่อผาแดง ชาวบ้านจะมาชุมนุมกันท่ีวัด แล้วทางกวนจ้ำจะ



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [153] 
 

อัญเชิญดวงวิญญาณเจ้าพ่อผาหล้า เจ้าพ่อสีชมพู เจ้าพ่อขุนด่าน เจ้าพ่อหมื่นด่าน 
มาประทับร่างกวนจ้ำ ต่อจากนั้น เจ้าพ่อจะนำขบวนแห่บั้งไฟเดินวนรอบพระอุโบสถ  
3 รอบ ในขณะที่เดินแห่นั้น จะมีขบวนฟ้อนแขบลานรำตามหลังเจ้าพ่อ วิโรจน์ หุ่นทอง 
(2566, สัมภาษณ์) กล่าวว่า ในอดีตสันนิษฐานว่าการฟ้อนแขบลานเป็นการแสดงเพื่อความ
สนุกสนานของเหล่าบรรดาทหารทีต่ิดตามเจ้าพ่อผาแดงมาในขบวนแห่บั้งไฟ สมัยก่อนจะ
มีการตีกลองปั้งให้จังหวะเพื่อความเร้าใจ ทำให้เหล่าบรรดาทหารรู้สึกครึกครื้นสนุกสนาน 
ทำท่าขยับแขนขยับขาให้เข้ากับจังหวะกลอง จากวัฒนธรรมความเช่ืออดีตสืบทอด 
มาสู่ปัจจุบัน จึงกลายเป็นประเพณีชุมชนของชาวไทหล่มจนถึงปัจจุบัน    
 
2. ความหมายของฟ้อนแขบลาน 
 
  ราชบัณฑิตยสถาน (2556) กล่าวว่า ฟ้อน หมายถึง ก. รำของทางภาคเหนือและ
ภาคอีสาน, กราย. 
   กรมศิลปากร (2549) กล่าวว่า ฟ้อน หมายถึง การแสดงท่ีมีความสวยงามของ 
ลีลาท่ารำ เครื่องแต่งกาย เพลงร้องที่มีรูปแบบตามลักษณะภูมิภาคหรือตามวัฒนธรรม
ท้องถิ่นภาคเหนือ ซึ่งรวมถึง เซิ้ง ที่เป็นการแสดงภาคตะวันออกเฉียงเหนือ 
   ชวลิต สุนทรานนท์ (2550) กล่าวว่า ฟ้อน หมายถึง คือศิลปะของการรำ 
ที่ประกอบด้วย ผู้แสดงตั้งแต่ 1 คนขึ้นไป ฟ้อนใช้กับการแสดงทางภาคเหนือเป็นหลัก
เป็นการแสดงที่มีความสวยงามของลีลาท่ารำที่อ่อนช้อยงดงาม เพลงร้อง และทำนอง
ดนตรีมีความไพเราะ โดยเป็นการแสดงพื้นเมืองที่มีลักษณะการแต่งกาย เพลงร้อง  
และเพลงดนตรีตามภาษาท้องถิ่นหรือตามเช้ือชาติมีปรากฏอยู่ทางภาคเหนือ 
และภาคตะวันออกเฉียงเหนือ 
  รัตนา มณีสิน (2540) กล่าวถึงความหมายของคำว่า ฟ้อน มีลักษณะคล้ายระบำ 
มีผู้แสดงหลายคน เป็นชุดเป็นหมู่ ร่ายรำทำท่าเหมือน ๆ กัน แต่งกายเหมือนกัน 
    น้อย ศรีป้อ (2524) กล่าวว่า แขบ เป็นภาษาพื้นเมืองแปลว่า แถบ ส่วนคำว่า 
ลาน ก็คือใบของต้นลาน เรียกว่า ใบลาน 
  ราชบัณฑิตยสถาน (2556) กล่าวว่า แถบ หมายถึง ว. สิ่งที่แบนยาว เช่น  
แถบทอง ผ้าแถบ; ซีก, ด้าน.   



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [154] 
 

  ราชบัณฑิตยสถาน (2556) กล่าวว่า ลาน 3 หมายถึง น. ช่ือไม้ต้นหลายชนิดใน
สกุล Corypha วงศ์  Palmae คล้านต้นตาล ออกดอกออกผลครั้ งเดียวแล้วตาย  
ใบใช้จารหนังสือ ทำหมวก เป็นต้น เช่น ชนิด C. umbraculifera L. ปลูกตามวัด, ชนิด 
C. lecomtei Becc. ex Lecomte, ขึ้ น ใน ป่ า ดิ บ .  ว .  สี เ ห ลื อ ง น ว ล อ ย่ า ง 
ใบลาน เรียกว่า สีลาน  
     สุรพล วิรุฬห์รักษ์  (2549) กล่าวว่า ฟ้อนแขบลานเป็นการแสดงฟ้อน 
หน้าบั้งไฟเพื่อแห่ไปวัด และนำไปจุดที่ภูผาแดงในอุทยานแห่งชาติน้ำหนาวเพื่อขอฝน
จากเจ้าพ่อผาแดง 
    สุมิตร เทพวงศ์ (2535) กล่าวว่า ฟ้อนแถบลานเป็นการฟ้อนในเทศกาล
เข้าพรรษางานแห่บุญบ้องไฟเพื่อบวงสรวงเจ้าพ่อผาแดง ซึ่งเชื่อว่าการรำนี้จะทำให้
เจ้าพ่อผาแดงเกิดความพอใจแล้วดลบันดาลให้ฝนตกตามฤดูกาล ลักษณะการ  
แต่งกายด้วยเสื้อผ้าที่เย็บติดด้วยแถบใบลาน   
   วุฒิชัย ลาจันนนท์ (2566, สัมภาษณ์) กล่าวว่า การฟ้อนแขบลานเป็นการ
ฟ้อนที่มีเอกลักษณ์เฉพาะ คือ มีการสวมใส่เล็บไม้ไผ่ยาวท่ีทำจากไม่ไผ่สานและพันด้วย
ไหมพรมสีแดงสลับกับสีเหลืองและปลายเล็บจะทำเป็นพู่ด้วยไหมพรมสีแดงหรือสี
เหลือง เดิมเช่ือว่าเป็นดาบของทหารเจ้าพ่อผาแดงแต่ต่อมาก็เปลี่ยนมาเป็นใส่เล็บยาว
แทน ซึ่งเรียกว่า ซวยมือหรือกวยมือ หรือบ้างก็เช่ือว่าคือ รวงข้าว  
  ทรวดทรง ยอดคำ (2566, สัมภาษณ์) กล่าวว่า ฟ้อนแขบลานเป็นการฟ้อนแบบ
เคียนหัวแดง มีการสืบทอดกันมาตั้งแต่ครั้งโบราณ ชาวบ้านมีเช้ือสายลาวในเขตไทหล่ม
บ้านติ้ว บ้านหวาย บ้านโสก ห้วยไร่ จะฟ้อนในงานทำบุญหลวงหรือบุญบั้งไฟเพื่อขอฝน 
ในพิธีกรรมนี้จะมีการจุดบั้งไฟถวายเจ้าพ่อผาแดงซึ่งเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ ชาวบ้านนับถือ 
เพื่อให้เจ้าพ่อดลบันดาลให้ฝนฟ้าตกต้องตามฤดูกาล โดยจะจัดขึ้นในช่วงระยะเดือน 5 
หรือเดือน 6 ของทุก ๆ ปี 
   จิรวัฒน์ รัตนเทพบัญชากุล (2566, สัมภาษณ์) กล่าวว่า การฟ้อนแขบลาน 
ก็จะเป็นลักษณะการฟ้อนครึกครื้นสนุกสนาน คล้ายกับการเซิ้งบั้งไฟของทางภาคอีสาน 
แต่จะมีท่าการฟ้อนที่มีเอกลักษณ์แตกต่างออกไป ดนตรีจะประกอบด้วยกลองปั้งหรือ
กลองใบใหญ่ ฆ้อง ฉาบ กรับ ฉิ่ง และอาจมีการเป่าแคนเพื่อเพ่ิมความไพเราะก็ได้ 

https://wisonk.wordpress.com/


วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [155] 
 

 วิโรจน์ หุ่นทอง (2566, สัมภาษณ์) กล่าวว่า ฟ้อนแขบลาน หรือฟ้อนแถบลาน 
คือ การฟ้อนรำที่สืบทอดกันมาตั้งแต่โบราณกาลจนถึงปัจจุบัน เป็นชาวบ้านที่มีเช้ือสาย
ไทลาวในเขตอำเภอหล่มสัก จังหวัดเพชรบูรณ์ ซึ่งอดีตเป็นการฟ้อนรำประกอบการขับ
กาพย์เซิ้ง เพื่อประกอบในพิธีการทำบุญหลวงหรือบุญบั้งไฟ  เพื่อขอให้ฝนตกต้อง 
ตามฤดูกาล  
 บุญส่ง ไตรวิทย์เมธี (2566, สัมภาษณ์) กล่าวว่า การฟ้อนแถบลาน เป็นการ
ฟ้อนของชาวไทหล่มเพื่อขอฝนให้ฝนตกตามฤดูกาล และจะมีการไหว้ศาลแต่ละหมู่บ้าน
ที่เช่ือว่ามีดวงวิญญาณเจ้าพ่อผาแดงสถิตอยู่ แต่ช่ือที่เรียกศาลแต่ละศาลนั้น จะเป็นช่ือ
ขององครักษ์ท่ีคอยปกป้องรักษาคุ้มครององค์เจ้าพ่อผาแดง 
   จากที่กล่าวมาสรุปได้ว่า ฟ้อนแขบลาน หมายถึง การฟ้อนเพื่อบวงสรวง 
ดวงวิญญาณเจ้าพ่อผาแดง ในงานประเพณีบุญบั้งไฟของชาวหล่มสัก หรือชาวไทหล่ม 
มีการนำใบลานมาจัดทำเป็นแถบแต่งเป็นลวดลายประดับ ลงบนเสื้ อที่ ใช้ ใน 
ฟ้อนแขบลานหรือท่ีชาวบ้านเรียกอีกช่ือว่า ฟ้อนเสื้อแขบลาน  
 
3. ความสำคญัของใบลานต่อการฟ้อนแขบลานชาวไทยหล่ม 
   
   ในอดีตต้นลานหรือใบลานมีความสำคัญต่อชาวไทหล่มมาแต่อดีต บุษบา มีเดช 
และมณฑา วงศา (2533) กล่าวว่า จากหนังสือนิทานประวัติศาสตร์โบราณ สมเด็จ 
พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ ได้ทรงนิพนธ์ตอนไปเมืองเพชรบูรณ์ 
กล่าวถึงต้นลานในเมืองเพชรบูรณ์ว่า ระหว่างเพชรบูรณ์กับหล่มสักมีต้นลานขึ้นอยู่
จำนวนมาก ความสูงใหญ่ของต้นลานใบยาวราว 60 ศอก (30 เมตร) มีอายุนับตั้งแต่ 
100 ปีขึ้นไป มีผู้รู้บางท่านกล่าวว่าต้นลานมีอายุถึง 150 ปี และเพชรบูรณ์เป็นพื้นที่ที่มี
ต้นลานมากและใบลานที่นำมาจารึกเป็นคัมภีร์พระธรรมก็ว่านำไปจากเมืองเพชรบูรณ์ 
จิรวัฒน์ รัตนเทพบัญชากุล (2566, สัมภาษณ์) กล่าวว่า ใบลานมีประโยชน์หลายอย่าง 
อาทิ ใช้เป็นวัสดุในการมุงหลังคาหรือทำผนังฝาบ้าน บางแห่งใช้ใบลานเผาไฟ เพื่อเป็น 
ยาดับพิษอักเสบฟกช้ำบวมที่เรียกว่า ยามหานิล มีการนำใบลานมาสานเป็นหมวก งอบ 
พัด กระเป๋า เสื่อ หรือภาชนะต่าง ๆ ท่ีใช้ในครัวเรือน นำมาทำเป็นเครื่องประดับตกแต่ง 
เช่น โมบายรูปสัตว์หรือปลาตะเพียน  



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [156] 
 

  จากที่ในอดีตมีต้นตาลมากประกอบกับชาวบ้านนึกถึงวิถีชีวิตที่มีความ 
อุดมสมบูรณ์ ดังนั้น การสร้างสรรค์ความคิดที่นำในลานมาตกแต่งเป็นลวกลายลงบนพ้ืน
ผ้า จึงกลายเป็นวัฒนธรรมอันงดงามที่ เกิดจากความต้องการความอุดมสมบูรณ์  
ในการดำรงชีวิตจากธรรมชาติ ซึ่งใบลานที่นำมาทำเป็นลวดลายลงบนผืนผ้านั้น  
มีลักษณะเป็นลายเรขาคณิต เช่น สี่เหลี่ยมผืนผ้า สี่เหลี่ยมจัตุรัส สามเหลี่ ยม เป็นต้น 
เป็นการสื่อถึงแปลงนา หรือผืนนาบ่งบอกถึงความอุดมสมบูรณ์ ในผืนแผ่นดิน  
ในน้ำมีปลา ในนามีข้าว ซึ่ งเป็นการนำเอาธรรมชาติที่ มีอยู่มารังสรรค์ ให้ เกิด 
ความสวยงามพร้อมไปกับความเชื่อความคาดหวังของชาวบ้านและมีการสืบสานจวบจน
ทุกวันน้ี จนกลายเป็นเอกลักษณ์ความงดงามทางความคิดของชุมชนท้องถิน่ไทหล่ม 
 
4. พัฒนาการฟ้อนแขบลานในประเพณีบั้งไฟชาวไทหล่ม 
 
  การฟ้อนแขบลานในอดีตเป็นการฟ้อนที่จัดกันในชุมชนก่อน แล้วต่อมาจะพา
กันไปทำพิธีบวงสรวงดวงวิญญาณเจ้าพ่อผาแดง ช่วงเดือน 5 หรือเดือน 6 ของทุกปี  
ซึ่ งชาวบ้านจะประกอบพิธีถวายบั้ งไฟแด่องค์ เจ้าพ่อผาแดงที่ บริ เวณภูผาแดง  
ณ  ศาล เจ ้าพ ่อผาแดง ต ำบลปากช ่อ ง  อ ำ เภอหล ่ม ส ัก  จ ังห ว ัด เพชรบ ูรณ ์  
(วิโรจน์ หุ่นทอง, 2566, สัมภาษณ์) กล่าวว่า ชาวบ้านจะจัดเตรียมของไหว้เพื่อนำไป
ถวายแด่องค์เจ้าพ่อผาแดง ได้แก่ ข้าวเหนียว เหล้าขาว ซึ่งตามจำนวนของหมู่บ้าน 
ที่ไปไหว้ทำพิธี ดอกไม้ อาหารคาวหวาน พานขันธ์ 5 ขันธ์ 8 และนิมนต์พระสงฆ์จำนวน 
10 รูป เพื่อสวดมงคลถวายแด่องค์เจ้าพ่อผาแดงและถวายภัตตาหารเพลแด่พระสงฆ์  
ในระหว่างถวายภัตตาหารเพลนั้น จะนำสิ่งของที่เตรียมไว้มาถวายที่ศาลเจ้าพ่อผาแดง 
เมื่อพระสงฆ์ฉันเพลเสร็จก็จะนำชาวบ้านเดินขบวนแห่รอบศาลเจ้าพ่อจำนวน 3 รอบ 
เมื่อเดินครบ 3 รอบแล้ว ชาวบ้านก็จะพากันไปจุดบั้งไฟที่เตรียมมาเพื่อถวาย ในส่วนขบวน
แห่จะประกอบไปด้วย  
  1. บั้งไฟ เป็นบั้งไฟที่ชาวบ้านแต่ละหมู่บ้านได้สร้างสรรค์ขึ้นเพื่อนำมาถวาย 
แด่เจ้าพ่อผาแดง  
 2. การฟ้อนแขบลาน ประกอบด้วย 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [157] 
 

     2.1 ดนตรี ได้แก่ กลองปั้ง ฆ้องและฉาบ เพื่อใช้บรรเลงประกอบ
ขบวนการแห่ ปัจจุบันมีการเพิ่มเครื่องประกอบจังหวะแล้วมีแคนเครื่องดนตรีพื้นบ้าน
อีสานเป็นตัวดำเนินทำนอง นอกจากนั้น ยังมีการใช้ดนตรีตามยุคสมัย เช่น วงพิณแคน 
     2.2 นางรำฟ้อนเสื้อแขบลาน ในอดีตเป็นผู้ชายรำแต่ในปัจจุบันนิยม
เป็นผู้หญิงรำ 
  อดีตจะมีบทร้องเซิ้งกาพย์ประกอบโดยบทร้องจะผูกถ้อยคำให้มีเสียงคล้องจอง
กันเพื่อให้เกิดความไพเราะ ความหมายของคำที่นำมาเป็นบทร้องส่วนใหญ่จะเป็นลักษณะ
ชวนตลกสนุกสนาน บุษบา มีเดช และมณฑา วงศา (2533) ได้กล่าวถึงบทตัวอย่างบทร้อง
เซิ้งกาพย์ที่ใช้ประกอบพิธีแห่บั้งไฟในอดีต เช่น 
 

(สร้อย) โอ...เฮ้า...โอ้...เฮา...โอ้...เฮา...โอ (ซ้ำ) 
       “แม่โส้นเอยลูกเขยมาแล้ว แม่โส้นแก้วไปลี้อยู่ไส 
    อยู่เฮียนไผตาใสม่องก้อง  เปิดหน้าต่างให้เจ้าออกมาดู 
    เปิดปักตูให้เจ้าออกมาเบิ่ง  มาเบิ่งแล้วแม่นลูกหรือหลาน 
    คันแม่นหลานขอทานเหล้าแด่ ขอเหล้าเถือนำเจ้าจักโถ 
    ขอเหล้าโถนำเจ้าจักถ้วย  หวานจ้อยจ้อยใส่ปากหลานชาย 
    เอามายายหลานชายให้มันขู่ คันบ่ขู่ตัวข่อยบ่หนี 
    ตายเป็นผีซินำมาหลอก  ออกจากบ้านซิหว่านดินนำ 
    ตายเป็นตุ่นซิมาเจาะเครือพลู ตายเป็นหนูซิมาเจาะเครือหูก 
    ตายเป็นลูกซิมาจ่องกันนม ……………………………………….” 

 
5. ที่มาของการแสดงสร้างสรรค์ฟ้อนแขบลาน 
 
  วุฒิชัย ลาจันนนท์ (2566, สัมภาษณ์) กล่าวว่า ฟ้อนแขบลานเป็นการฟ้อนเพื่อ
บวงสรวงดวงวิญญาณเจ้าพ่อผาแดงแล้ว จะมีการสอบถามนางเทียมหรือร่างทรง                
ถึงเรื่องราวต่าง ๆ ส่วนใหญ่จะเป็นเรื่องเกี่ยวกับความอุดมสมบูรณ์ สิ่งที่จะเกิดขึ้นกับ
ธรรมชาติหรือพืชพรรณธัญญาหารในปีนี้ว่า จะเป็นเช่นไรจะอุดมสมบูรณ์หรือไม่  
หากไม่อุดมสมบูรณ์ก็จะมีพิธีแห่บั้งไฟถวาย เพื่อเจ้าพ่อผาแดงให้ท่านช่วยดลบันดาล 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [158] 
 

ให้ฝนตกตามฤดูกาล การฟ้อนแขบลานในประเพณีแห่บั้งไฟ จึงทำให้ในปี พ.ศ. 2533                   
ภาควิชาเอกนาฏศิลป์ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ วิทยาลัยครูเพชรบูรณ์  
ทำการศึกษาเก็บรวบรวมข้อมูลเพื่อนำองค์ความรู้มาสร้างสรรค์ เป็นการแสดงชุด  
ฟ้ อนแขบลาน โดยมี อาจารย์ ช่ วงวิทย์  เที ยนศรี  อาจารย์ ภาควิชาเอกดนตรี   
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ วิทยาลัยครูเพชรบูรณ์  ผู้ เชี่ยวชาญด้านดนตรี 
ได้ประพันธ์ทำนองเพลงฟ้อนแขบลานขึ ้น โดยนำเครื ่องดนตรีแบบดั ้งเดิมของ  
ฟ้อนแขบลาน รวมถึงนำเครื ่องดนตรีไทยและดนตรีพื้นบ้านอีสานมาผสมผสานเข้า
ด้วยกันเกิดเป็นบทเพลงฟ้อนแขบลานขึ้นใหม่ และภาควิชาเอกนาฏศิลป์ ได้นำมา
สร้างสรรค์ประดิษฐ์ท่ารำขึ้น โดยนำรูปแบบท่ารำแบบดั้งเดิมที่ชาวบ้านได้มีการสืบทอด
กันมา รวมถึงการนำแม่ท่าในแม่บทอีสานและแม่ท่านาฏศิลป์ไทยมาประดิษฐ์สร้างสรรค์
ท่ารำขึ้นใหม่กลายเป็นท่ารำในฟ้อนแขบลาน ซึ่งการแสดงฟ้อนแขบลานนี้ได้ออกเผยแพร่
ทั้งในระดับชาติและนานาชาติ อาทิ พ.ศ. 2538-2543 ได้ออกเผยแพร่ในระดับชาติ 
ในงานวัฒนธรรมสัมพันธ์ ณ สถาบันราชภัฏสงขลา จังหวัดสงขลา ปี พ.ศ. 2549 ได้ออก
เผยแพร่ในระดับนานาชาติ ในงาน Drum Festival งานเทศกาลกลองนานาชาติ   
ณ รัฐมะ ละกา ประเทศมาเลเซีย เป็นการแสดงที่แสดงให้เห็นถึงกลิ่นไอวัฒนธรรม 
ชาวไทหล่มความเป็นเอกลักษณ์ความเป็นวัฒนธรรมผสมสานของพี่น้องชาวไทหล่ม 
กับพี่น้องชาวอีสาน  
 
6. องค์ประกอบของการแสดงสร้างสรรค์ฟ้อนแขบลาน 
 
   การแสดงสร้างสรรค์ฟ้อนแขบลาน สามารถแบ่งองค์ประกอบได้ ดังนี้  
  1 . ด ้านดนตร ีที่ ใช้ประกอบฟ้อนแขบลาน ช่วงวิทย์  เทียนศรี  (2566, 
สัมภาษณ์) กล่าวว่า ได้สร้างสรรค์เพลงฟ้อนแขบลานโดยการนำเครื่องดนตรีเดิมมา
บรรเลงผสมวง มีเครื่องประกอบจังหวะ ได้แก่ กลองปั้งหรือกลองใบใหญ่ 1 ใบ ฆ้อง  
ฉาบ กรับ และฉิ่ง มีการตีกลองปั้งในจังหวะ – ตึง ตึง ตึง, – ตึง ตึง ตึง, – ตึง ตึง ตึง, ตึง  
  



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [159] 
 

ตึง ตึง ตึง ตึง กลองปั้งเป็นเครื่องดนตรีที่สำคัญอย่างยิ่งในการฟ้อนแขบลานจะขาด
มิได้เนื่องจากผู้แสดงจะต้องฟังเสียงกลองปั้งเป็นหลักเพื่อที่จะร่ายรำตามจังหวะและ   
มีการเปลี่ยนท่ารำตามเสียงกลองปั้งที่ ตี ให้สัญญาณ และมีแคนเป็นเครื่องดนตร ี 
เพื่อดำเนินทำนองให้เกิดความไพเราะมากขึ้น 
  2. ด้านการแต่งกายฟ้อนแขบลาน ผู้สร้างสรรค์ได้สร้างสรรค์ให้ใกล้เคียงกับ
รูปแบบดั้งเดิมไว้มากที่สุด ซึ่งประกอบไปด้วย  
     2.1 เสื้อแขบลาน แขนยาวสีเข้มส่วนใหญ่นิยมสีดำตกแต่งโดยการนำ
ใบลานมาประดับประดาบนเสื้อลวดลาย ส่วนใหญ่จะเป็นลายเรขาคณิต และเย็บ 
ขอบเสื้อด้วยใบลาน เสื้อมีทั้งรูปแบบคอกลมและคอตั้ง (คล้ายคอจีน)  
    2.2 ผ้านุ่ง ชาวบ้านจะนุ่งผ้าโดยจะนำผ้าที่เป็นอัตลักษณ์ของชุมชนแต่
ละแห่งมาสวมใส่ โดยจะเลือกนุ่งผ้าที่ดีที่สุด เช่น ซิ่นหมี่ไหม ซิ่นมุกไหม ผ้าควบไหม  
โสร่งไหม แต่ที่นิยมและถือปฏิบัติกันมาจนถึงปัจจุบัน คือ ผ้านุ่งซิ่นมุก เป็นผ้าพื้นเมือง
ของชาวไทหล่ม 
    2.3 หมวกหูกระต่ายหรือผ้าแดงเคียนหัว เป็นผ้าสีแดงที ่มีลักษณะ
เหมือนหมวกมีหูสองข้าง (คล้ายหมวกทหารโบราณ) คาดศีรษะพร้อมมีดอกไม้สีขาว 
ติดทัดเหนือบริเวณหูซ้าย ความเชื่อเกี ่ยวกับผ้าแดงที ่ใช้เคียนหัวชาวบ้านเชื่อว่า  
เป็นการแสดงถึงความเลื่อมใสความศรัทธาในองค์เจ้าพ่อ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [160] 
 

ภาพที่ 1 
การแต่งกายฟ้อนแขบลาน 
 
 
 

 
 

 3. ด้านอุปกรณ์ที่ใช้ประกอบการฟ้อนแขบลาน ประกอบด้วย  
     3.1 เล็บไม้ไผ่ ผู้แสดงจะสวมเล็บยาวท่ีทำจากไม่ไผ่สานและพันด้วยไหม
พรมสีแดงสลับกับสีเหลืองและปลายเล็บจะทำเป็นพู่ด้วยไหมพรมสีแดง (ปัจจุบัน
ชาวบ้านทำพู่เป็นสีเหลือง) จากเดิมที่เช่ือว่าผู้ฟ้อนคือทหารของเจ้าพ่อผาแดง จึงมีการ 
ถือดาบ แต่ต่อมาก็เปลี่ยนมาเป็นใส่เล็บยาวแทนหรือเรียกว่า ซวยมือหรือกวยมือ (เล็บ) 
หมายถึง รวงข้าว หรือดอกไม้บูชา       
     3.2 กระจก ตามความเชื่อของชาวบ้านเชื่อว่าหมายถึงฟ้าแลบจากลมฟ้า
ลมฝนที่จะตกลงมายังโลกมนุษย์ จึงมีการนำมาแขวนห้อยหรือเหน็บไว้ที่เอว ปัจจุบัน
เริ่มไม่มีการนำกระจกมาติดไว้ 

หมวกหูกระต่าย 

เสื้อแขบลาน 

 

ผ้านุ่งซิ่นมุก 
 

เล็บไม้ไผ ่



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [161] 
 

     3.3 กะแหล่งวัวควาย หรือกระดิ่ง หรือกะลอ ที่สวมคอวัวควายซึ่งจะสื่อ
ถึงการทำงานของวัวควายในการทำไร่ไถ่นาในฤดูหว่านไถ เป็นการบ่งบอกถึง 
ความอุดมสมบูรณ์ โดยจะนำมาผูกไว้ที่เอวผู้ฟ้อนเพื่อให้เกิดเสียงดัง 
     3.4 แว่นตาดำ วุฒิชัย ลาจันนนท์ (2566, สัมภาษณ์) กล่าวว่า แต่เดิม 
ไม่มีการสวมใส่แว่นตาดำ ต่อมาประมาณเมื่อ 30 ปีที่ผ่านมามีการนำแว่นตามาสวมใส่ 
ซึ่งตามความเช่ือของชาวบ้านเช่ือว่าเป็นการสื่อถึงท้องฟ้ามืดครึ้ม การตั้งเค้าเพื่อให้ 
เกิดฝนตก และอีกนัยหนึ่งเป็นการป้องกันแสงแดดในระหว่างการแห่บั้งไฟ จึงมีการ 
ใส่แว่นตาดำเพื่อกันแสงแดด ต่อมาก็มีการนิยมใส่ต่อ ๆ กันมาเพื่อความเท่ความโก้เก๋ 
ในสมัยนั้น และทำให้กลายเป็นส่วนประกอบหนึ่งของการแต่งกายในที่สุด นอกจากนั้น 
ก็มีความเช่ือว่าเป็นการป้องกันความร้อนจากเจ้าพ่อตาไฟ เพื่อไม่ให้ไฟมาเผาผลาญ
ดวงตาเราให้บอด และบางก็ว่า ผู้รำนั้นต้องการซ่อนเร้นในตาเวลาแสดงการฟ้อน 
ต่อหน้าผู้คนจำนวนมาก การใส่แว่นตาดำ จึงถือว่าเป็นสิ่งที่แปลกตาต่อผู้ชมอย่างมาก 
และจนกลายเป็นเอกลักษณ์ในที่สุด  
 4. ด้านท่ารำที่ใช้ฟ้อนแขบลาน จิรวัฒน์ รัตนเทพบัญชากุล (2566, สัมภาษณ์) 
กล่ าวว่ า บุ ษบา มี เดช และมณฑา วงศา  (2533) ได้ กล่ าวถึ งท่ ารำดั้ งเดิ มของ 
ฟ้อนแขบลานที่มีในอดีต พบว่า การฟ้อนแขบลานมีท่ารำไม่กี่ท่า และในปัจจุบันมีการ 
สืบทอดกันมาคงเหลืออยู่ 3 ท่า ได้แก่ ท่าเกี้ยวเกล้า ท่ายูงฟ้อนหาง และท่ากาตากปีก 
ข้างเดียว และได้นำมาเป็นรูปแบบในการแสดงสร้างสรรค์ฟ้อนแขบลานขึ ้นใหม่   
โดยมีลักษณะ ดังนี้ 
     4.1 ท่าเกี้ยวเกล้าแบบดั้งเดิม มีรูปแบบ คือ มือหน่ึงตั้งวงเหนือศีรษะอีก
มือหนึ่งจีบส่งหลังแล้วค่อย ๆ เคลื่อนฝ่ามือลงมาเป็นมือจีบส่งหลังและมือท่ีจีบเปลี่ยนไป
ตั้งวง ก้าวเท้าข้างเดียวกับท่ีตั้งวงไปข้างหน้า เปิดส้นเท้าหลัง ศีรษะเอียงข้างมือสูง   
 

 
 
 
 
 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [162] 
 

ภาพที่ 2  
ท่าเกี้ยวเกล้าแบบดั้งเดิม 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
          4.2 ท่ายูงฟ้อนหางแบบดั้งเดิม มีรูปแบบคือ มือทั้ง 2 ข้าง ตั้งวงแขน
ตึงส่งไปด้านหลัง โดยให้ฝ่ามืออยู่ด้านล่าง และปลายนิ้วช้ีไปด้านหลัง 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [163] 
 

ภาพที่ 3  
ท่ายูงฟ้อนหางแบบดั้งเดิม 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
      4.3 ท่ากาตากปีกข้างเดียวแบบดั้งเดิม มีรูปแบบคือ มือทั้ง 2 ข้างคว่ำ
ฝ่ามือลง โดยให้ฝ่ามือมือซ้ายยกสูงระดับอก กันศอกออก มือขวายกสูงระดับไหล่แขน
ตึงข้างลำตัว แล้วมือทั้ง 2 ข้างตั้งปลายนิ้วขึ้นและกดข้อมือลง ก้าวเท้าซ้ายไปด้านหน้า
และเปิดส้นเท้าขวา ศีรษะเอียงซ้าย   

 
 
 
 
 
 
 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [164] 
 

ภาพที่ 4  
ท่ากาตากปีกข้างเดียวแบบดั้งเดิม 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 นอกจากท่าฟ้อนรำดั้งเดิม ทั้ง 3 ท่าแล้ว ได้มีการนำมาสร้างสรรค์ท่ารำ 
ขึ้นใหม่และผู้สร้างสรรค์ยังได้มีการประดิษฐ์ท่ารำ โดยนำแม่ท่าจากแม่บทอีสานและ 
แม่ท่าทางนาฏศิลป์ไทยมาเป็นแบบอย่างในการประดิษฐ์ท่ารำ และเน้นลีลาการย่ำเท้าสูง
ตามจังหวะดนตรีในรูปแบบการแสดงพื้นเมืองของชาวอีสานที่เรียกว่า การเซิ้ง ซึ่งรูปแบบ 
ที่ประดิษฐ ์สร้างสรรค์ขึ้นใหม่ในฟ้อนแขบลานมีลักษณะดังนี ้
  1. ท่าไหว้ มีรูปแบบคือ มือทั้ง 2 ข้าง พนมมือไหว้ระดับศีรษะด้านข้าง  
เดินย่ำเท้าซ้ายสลับกับเท้าขวาตามจังหวะกลอง ศีรษะเอียงตามมือ 
  2. ท่าวงล่าง (ท่าเตรียมความพร้อมหรือท่าเช่ือม) มีรูปแบบคือ มือทั้ง 2 ข้าง
ตั้งวงล่างระดับชายพก เท้าทั้ง 2 ข้าง เดินย่ำเท้าซ้ายสลับกับเท้าขวาตามจังหวะกลอง 
ศีรษะตรง 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [165] 
 

   3. ท่าพรหมสี่หน้า (บัวบาน) มีรูปแบบคือ มือท้ัง 2 ข้างตั้งวงหงายโดยยกแขน
ทั้ง 2 ข้างสูงระดับไหล่ ปลายนิ้วสูงระดับศีรษะ งอศอกให้ปลายนิ้วช้ีไปด้านข้างลำตัว
เท้าทั้ง 2 ข้าง เดินย่ำเท้าซ้ายสลับกับเท้าขวาตามจังหวะกลอง ศีรษะตรง 
   4. ท่าสอดสร้อยมาลา (เกี้ยวเกล้า) มีรูปแบบคือ มือขวาตั้งวงบน มือซ้าย
หงายฝ่ามือระดับชายพก เดินย่ำเท้าซ้ายสลับกับเท้าขวาตามจังหวะกลอง ศีรษะเอียง
ตามมือวง 
   5. ท่ายูงฟ้อนหาง มีรูปแบบ คือ มือทั้ง 2 ข้างตั้งวงแขนตึงส่งไปด้านหลังให้
ปลายนิ้วช้ีไปด้านหลัง เดินย่ำเท้าซ้ายสลับกับเท้าขวาตามจังหวะกลอง ศีรษะตรง 
   6. ท่าลมพัดพร้าว มีรูปแบบ คือ มือทั้ง 2 ข้างยกแขนข้ึนเหนือศีรษะให้ฝ่ามือ
หันเข้าหากันแล้วเคลื่อนแขนไปข้างลำตัวด้านขวาพร้อมกับเอียงลำตัว เดินย่ำเท้าซ้าย
สลับกับเท้าขวาตามจังหวะกลอง ศีรษะเอียงตามมือ 
  7. ท่ากาตากปีกข้างเดียว มีรูปแบบ คือ มือทั้ง 2 ข้างคว่ำฝ่ามือลง โดยให้ 
ฝ่ามือหนึ่งยกสูงระดับอกกันศอกออก และมืออีกข้างยกสูงระดับไหล่แขนตึงข้างลำตัว  
แล้วมือทั้ง 2 ข้างตั้งปลายนิ้วขึ้น และกดข้อมือลง ยืนเท้าข้างมือระดับอกแล้วนำจมูกเท้า
อีกข้างมาแตะด้านข้างลำตัว ศีรษะเอียงซ้าย      
  นอกจากน้ันการฟ้อนแขบลานยังมีรูปแบบลักษณะสำคัญ คือ 
  1. ลักษณะเฉพาะของเท้าในการแสดงฟ้อนแขบลาน คือ การเดินย่ำเท้าจะย่ำ
เท้าซ้ายสลับเท้าขวาตามจังหวะกลองที่ตี  โดยจะย่ำเท้าซ้ายในการตีกลองครั้งที่  1  
และย่ ำเท้ าขวาในการตี กลอง ครั้ งที่  3  โดยมี รูปแบบจังหวะและการย่ำ เท้ า  
ดังตารางวิเคราะห์จังหวะ ดังนี ้

 
 
 
 
 
 
 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [166] 
 

ตารางที่ 1  
การวิเคราะห์จังหวะเพลงฟ้อนแขบลาน 

จังหวะปกต ิ 1 2 3 4 1 2 3 4 1 2 3 4 
กลองตีครั้งที ่ - 1 2 3 - 1 2 3 1-2-3 4 5 
จังหวะกลอง - ตึง ตึง ตึง - ตึง ตึง ตึง ตึง-ตึง-ตึง ตึง ตึง 
จังหวะฉิ่ง - ฉิ่ง - ฉับ - ฉิ่ง - ฉับ - ฉิ่ง - ฉับ 
การย่ำเท้า - ซ้าย - ขวา - ซ้าย - ขวา - ซ้าย - ขวา 

                                           
              
    

 
 

 2. ลักษณะท่าเตรียมความพร้อมหรือท่าเช่ือม คือ ท่าตั้งวงล่าง เป็นท่ารำที่ใช้
เป็นสัญลักษณ์ให้ผู้แสดงได้ทราบว่าจะมีการเปลี่ยนท่ารำเป็นท่าต่อไป 
 
7. คุณค่าของการฟ้อนแขบลาน 
 
  1. คุณค่าทางด้านร่างกาย (Physical Value) การฟ้อนถือว่าเป็นการรำและ
สามารถเป็นการออกกำลังกายได้อย่างหนึ่ ง ซึ่ งการฟ้อนรำเป็นกิจกรรมของ 
การเคลื่อนไหวของส่วนต่าง ๆ ในร่างกายไม่ว่าจะเป็นลำตัว แขน ขา และมือ ผสาน 
เข้ากับจังหวะดนตรี ช่วยในด้านทักษะของการเคลื่อนไหว การทรงตัว เป็นการ 
ออกกำลังกล้ามเนื้อ 
 2. คุณค่าทางสังคม (Social Values) การฟ้อนเป็นกิจกรรมการรวมกลุ่ม
ร่วมกันของชุมชนก่อให้เกิดความรักสามัคคีของสังคม เกิดเป็นมิตร และส่งผลให้เกิด
ความสงบสุขในชุมชน 
 3. คุณค่าทางวัฒนธรรม (Cultural Values) การฟ้อนแขบลานเป็นมรดกทาง
วัฒนธรรมของชาวไทหล่ม ซึ่งแสดงความเป็นอารยชน ที่เจริญด้วยขนบธรรมเนียม 

จังหวะปกติ 
จังหวะหมดชุด 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [167] 
 

อันดีงาม ชาติใดไม่มีศิลปะวัฒนธรรมเป็นของตนเองชาตินั้นก็จะได้ชื่อว่าไม่มีความเจริญ
เป็นของตนเอง รวมถึงความเป็นอันหน่ึงอันเดียวกันและเกิดความภาคภูมิใจในชนชาติ 
  4. คุณค่าทางนันทนาการ (Recreational Values) การฟ้อนแขบลานเป็น
กิจกรรมที่ก่อให้ เกิดความเพลิดเพลิน ผ่อนคลายความตึงเครียดจากการทำงาน  
ทุกคนที่ เข้าร่วมกิจกรรมต่างสนุกสนาน ทุกเพศ ทุกวัย เข้าร่วมกิจกรรมร่วมกัน 
อย่างมีความสุข 
 

บทบาทหน้าที่และคุณค่าในประเพณีชุมชนไทหล่มที่มีต่อสังคม 
 
1. แนวคิดในทางสังคมวิทยาชนบทต่อการฟ้อนแขบลานในประเพณีชุมชนไทหล่ม 
 
 ในด้านสังคมและวัฒนธรรม สมศักดิ์ ศรีสันติสุข (2550) กล่าวว่า การที่สังคม 
จะอยู่รอดเป็นสังคมที่สมาชิกส่วนใหญ่ปรารถนานั้น สังคมจะต้องรักษาลักษณะต่าง ๆ 
คือ สังคมต้องสนองความจำ เป็นขั้นมูลฐาน สังคมจะต้องมีการสืบแทน สังคมจะต้องมี
การควบคุมทางสั งคม  และสั งคมจะต้องมีการเปลี่ยนแปลงทางสังคม  ซึ่ งใน 
การฟ้อนแขบลานในชุมชนไทหล่มนั้น  พบว่า มีลักษณะเป็นการสืบแทน คือ  
เป็นกระบวนการอบรมขัดเกลาที่สืบแทน โดยการถ่ายทอดวัฒนธรรมจากรุ่นหนึ่งต่อไป
ยังรุ่นอื่น หรือเรียกว่า มีการสืบทอดค่านิยมประเพณี  ความเช่ือหรือวิถีแห่งการ
ดำรงชีวิตต่อไป การฟ้อนมีการถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่น  โดยเป็นรูปแบบมุขปาฐะ 
ถึงช่วงเวลาจะนานหลายสิบปีแต่ก็ยังคงเค้าโครงเดิมอยู่บ้าง การเปลี่ยนแปลงทางสังคม
ในโลกปัจจุบัน พบว่า ความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีและวิทยาศาสตร์ทางสื่อสารมวลชน 
และการรับวัฒนธรรมซึ่งกันและกัน จึงมีการหาสังคมที่รักษาวัฒนธรรมและอยู่โดดเดี่ยว
ได้ยาก การฟ้อนแขบลาน จึงมีการปรับเปลี่ยนแปลงตามสังคมในปัจจุบัน ไม่ว่าจะเป็น
ด้านความทันสมัยของดนตรีที่หันมานำเอาดนตรีตามยุคสมัยเข้าไปใช้ในการแสดง  
ซึ่งลักษณะการเปลี่ยนแปลงทางสังคมนั้น สามารถมองได้หลายประเด็นคือ เป็นจำนวน
ของการเปลี่ยนแปลง ระยะเวลาของการเปลี่ยนแปลงและธรรมชาติของการเปลี่ยนแปลง 
ในการฟ้อนแขบลานนั้น เป็นลักษณะการเปลี่ยนแปลงทางสังคมในแง่ธรรมชาติของการ
เปลี่ยนแปลง คือ การเปลี่ยนแปลงแบบวิวัฒนาการเป็นการเปลี่ยนแปลงอย่างเช่ืองช้า 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [168] 
 

ทีละน้อย ซึ่งอาจเป็นไปโดยไม่รู้สึกตัว ลักษณะนี้ไม่ค่อยมีผลต่อความรู้สึกหรือวิถีชีวิตของ
ประชาชนมากนัก ฟ้อนแขบลานเป็นการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมที่ใช้เวลานานค่อย ๆ 
เปลี่ยนแปลงไปทีละน้อย ชุมชนได้มีการเปลี่ยนแปลงไปแบบค่อยเป็นค่อยไป สังคมเห็น
ความเปลี่ยนแปลงแบบช้า ๆ ไม่ก้าวกระโดด ซึ่งไม่ขัดต่อความรู้สึกของคนในชุมชน และ
ถูกการยอมรับจนมีการสืบทอดมาถึงทุกวันน้ี  
   จากทฤษฎีโครงสร้างและหน้าที่  สมศักดิ์  ศรีสันติสุข (2550) กล่าวว่า              
พาร์สันส์ได้ให้ข้อสมมตเิกี่ยวกับสังคมว่า “การที่มนุษย์เข้าไปอยู่ในสังคมและสังคมมีการ
จัดระเบียบนั้น เนื่องจากสมาชิกในสังคมมีความสมัครใจที่จะเข้าไปทำกิจกรรมต่าง ๆ   
ในสังคมนั้น กล่าวคือ บุคคลในสังคมมีคติความสมัครใจ” สิ่งสำคัญที่พาร์สันส์กล่าวถึง
ระบบสังคมที่สามารถจะรักษาระบบไว้ได้นั้นจะต้องทำหน้าที่สำคัญ 4 ประการ คือ  
  1. ระบบสังคมจะต้องมีวัตถุประสงค์และดำเนินไปเพื่อบรรลุตามวัตถุประสงค์ 
(Goal Attainment) วัตถุประสงค์ของสังคมมีความจำเป็นเพื่อความอยู่รอดแห่งสังคม 
เพื่อให้สมาชิกในสังคมจะอยู่ได้อย่างสงบสุข โดยวิธีการที่จะถ่ายทอดวัตถุประสงค์ของ
สังคมนี้ไปสู่สมาชิกในสังคมมีการดำเนินการไปสู่เป้าหมายและมีการควบคุมที่จะทำให้
สมาชิกได้ปฏิบัติไปสู่วัตถุประสงค์หรือเป้าหมายของสังคม สถาบันทางสังคมที่ทำ 
หน้าที่นี้ ได้แก่ สถาบันครอบครัวและสถาบันการศึกษา การฟ้อนแขบลานสมาชิก 
ในแต่ละครอบครัวแต่ละชุมชน รวมถึงโรงเรียนที่อยู่ในชุมชนถูกถ่ายทอดวัตถุประสงค์
ของสังคมที่มีความจำเป็นในการจัดกิจกรรมประเพณีชุมชน ทุกคนมีความตระหนักและ
เข้าใจในการเข้าร่วมกิจกรรมเพื่อให้บรรลุตามวัตถุประสงค์ของสังคม 
  2. ระบบสังคมจะต้องมีการปรับตัว (Adaptation) การปรับตัวมีความจำเป็น
และสำคัญมากต่อการมีความสัมพันธ์ระหว่างกัน การที่สมาชิกในสังคมมีความสัมพันธ์
และกระทำระหว่างกันน้ันจำเป็นต้องคิดหาเทคนิควิธีต่าง ๆ ที่จะบรรลุวัตถุประสงค์ของ
สังคมและเสริมสร้างพลังต่าง ๆ ภายในระบบให้ดีขึ้น สถาบันในทางสังคมที่ช่วยทำ
หน้าที่อย่างมาก ได้แก่ สถาบันเศรษฐกิจ การจัดกิจกรรมประเพณีชุมชนไทหล่มทำให้
เศรษฐกิจในชุมชนดีขึ้น โดยมีการประชาสัมพันธ์ไปยังภายนอก ชุมชนมีการค้าขาย
สินค้ามากขึ้น รายได้เพิ่มขึ้นจากนักท่องเที่ยวท่ีมาเที่ยวชมงาน  
  3. ร ะ บ บ สั งค ม จ ะ ต้ อ งมี ก า รบู รณ าก าร ร วม ห น่ ว ย  ( Integration)  
การบูรณาการรวมหน่วยนั้นมีความสำคัญ ต่อระบบเพราะเพื่อสร้างความเข้าใจภายใน



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [169] 
 

ระบบ เพื่อช่วยการทำงานร่วมกันอย่างต่อเนื่อง เพื่อนำไปสู่จุดมุ่งหมายของสังคม  
และเพื่อป้องกันภาวะความตึงเครียดที่อาจจะเกิดขึ้นได้ในระบบ สถาบันทางสังคมที่ทำ
หน้าที่นี้ได้แก่ สถาบันทางการเมืองการปกครอง สถาบันพระมหากษัตริย์ เป็นต้น  
การจัดกิจกรรมประเพณีชุมชนมีการบูรณาการ รวมหน่วยงานต่าง ๆ เข้าร่วมและ
สนับสนุนส่งเสริมการจัดกิจกรรมทุก ๆ ปี เช่น การปกครองระดับท้องถิ่น อำเภอ จังหวัด 
วัด โรงเรียน มหาวิทยาลัย เพราะทุกหน่วยงานเข้าใจในวัตถุประสงค์ของกิจกรรม 
ที่เกิดขึ้น 
  4. ระบ บ สั งคม จะต้ อ งมี ก ารจั ด ก ารกั บ ค วาม ตึ ง เค รี ยด  (Tension 
Management or Latency) ภายในระบบสังคมย่อยจะมีความขัดแย้งหรือความ 
ตึงเครียดอยู่เป็นธรรมดา จากบุคคลกลุ่มคนสถาบันหรือชุมชนระบบสังคมจะต้องมีหน้าที่
แก้ไขหรือจัดการกับสิ่งเหล่านั้น เพื่อก่อให้เกิดความสมดุลในสังคม สถาบันทางสังคม 
ที่ทำหน้าที่ดังกล่าว ได้แก ่สถาบันศาสนา สถาบันศาล การจัดกิจกรรมประเพณีชุมชนของ
ชาวไทหล่มวัดเป็นศูนย์กลางของชุมชน ชุมชนมีความศรัทธาเช่ือมั่นต่อสถาบันศาสนา 
ดังนั้น ความขัดแย้งในชุมชนจึงลดน้อยและสามารถแก้ไขปัญหาได้  
  
2. บทบาทหน้าที่และคุณค่าการฟ้อนแขบลานในประเพณีชุมชนไทหล่มที่มีต่อสังคม  
 
 1. การฟ้อนแขบลานในประเพณีชุมชนไทหล่มมีบทบาทหน้าท่ีต่อสังคม ดังนี ้
    1.1 ด้านการให้การศึกษา พบว่าสมัยก่อนยังไม่มีการจัดการศึกษาใน
ระบบโรงเรียนแต่มีบ้านและวัดเป็นผูถ้่ายทอดองค์ความรู้และประสบการณ์ต่าง ๆ ให้แก่
สมาชิกของสังคม ซึ่งในปัจจุบันพบว่า รูปแบบ “บวร” คือ บ้าน วัด โรงเรียนหรือ
ราชการ เข้ามามีส่วนร่วมกับชุมชนมากข้ึน แก่นนำหลักคือบ้านหรือชุมชน นอกจากนั้น
ยังได้รับความร่วมมือจากวัดซึ่งเป็นผู้นำทางศาสนาท่ีชาวบ้านเคารพนับถือ และโรงเรียน
ได้เข้ามามีบทบาทในการถ่ายทอดองค์ความรู้ให้แก่เยาวชน  โดยเฉพาะโรงเรียนที่อยู่ 
ในชุมชนให้เห็นความสำคัญปลูกฝังสั่งสอนเรื่องราวพร้อมกับพบประสบการณ์จริงนอก
ห้องเรียนกับการเข้าร่วมกิจกรรมประเพณีของชุมชน นอกจากนั้น บ้านยังส่งสมาชิก 
ในครอบครัวเข้าร่วมกิจกรรมเพื่อปลูกฝังทัศนคติและค่านิยมที่ดี อาทิ ความอดทน 
ความเข้มแข็ง การใช้เหตุผล การเคารพกติกา หรือกฎเกณฑ์ของสังคมที่เราอยู่ โดยจาก



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [170] 
 

การพบเห็นในการฟ้อนแขบลานที่มีผู้ฟ้อนทุกช่วงวัย  เป็นการร่วมแรงร่วมใจสามัคคี 
ในการร่วมกิจกรรม 
    1.2 ด้านเครื่องมือในการรวมตัวของสังคม ประเพณีเป็นเครื่องมือสำคัญ
ในการรวมคนในสังคมเพื่อให้เข้าร่วมกิจกรรม การฟ้อนแขบลานเป็นการร่วมมือร่วมใจ
ของคนในสังคมเกิดความรักสามัคคีและตระหนักถึงความผูกพันความเป็นอันหนึ่ง 
อันเดียวกันความเป็นหมู่พวก ซึ่งเป็นประโยชน์ต่อการทำกิจกรรมของชุมชน 
   1.3 ด้านการยึดเหนี่ยวจิตใจ มนุษย์ไม่ว่าชนชาติใด เผ่าพันธุ์ใด ย่อมมี
ความมุ่งหวังในชีวิต จะเห็นได้ว่าเมื่อมีการรวมกลุ่มกันก็จะเกิดการพูดคุยปรึกษาหารือ
หรือประชุมถึงเป้าหมายที่ต้องการและมีการแก้ปัญหาร่วมกัน การฟ้อนแขบลาน 
ในประเพณีแห่บั้งไฟของชาวไทหล่มเช่นกันทุกคนมีสิ่งยึดเหนี่ยวทางด้านจิตใจ  คือ 
ความเช่ือความศรัทธาแด่องค์เจ้าพ่อผาแดง เพื่อให้ท่านช่วยดลบันดาลให้ฝนตก 
เกิดความอุดมสมบูรณ์ซึ่งเป็นความหวังของชุมชน  
    1.4 ด้านสื่อมวลชนของท้องถิ่น ประเพณีแห่บั้งไฟของชุมชนไทหล่ม 
มีบทบาทหน้าที่ คือ เป็นสื่อมวลชนของท้องถิ่น เพื่อเป็นการบอกเรื่องราวประเพณี
วัฒนธรรมอันดีงามของสังคมท้องถิ่น ที่สะท้อนให้สังคมภายนอกได้รับรู้ถึงความงดงาม
ดังกล่าว 
 2. การฟ้อนแขบลานในประเพณีชุมชนไทหล่มมีคุณค่าต่อสังคม ดังนี้  
   2.1 คุณค่าการฟ้อนแขบลานในประเพณีชุมชนไทหล่มที่มีต่อสังคม
ท้องถิ่น ตามหลักทฤษฎีทางสังคม ศาสตร์ในทฤษฎีวิวัฒนาการ ณัฏฐวุฒิ ทรัพย์อุปถัมภ์ 
(2558) กล่าวว่า ทฤษฎีวิวัฒนาการ (Evolutionary Theory) ได้รับแนวคิดมาจาก 
ชาร์ล ดาร์วิน ที่กล่าวว่า สิ่งมีชีวิตในโลกจะต้องปรับตัวให้เข้ากับสิ่งแวดล้อมเพื่อความ
อยู่รอด วิวัฒนาการของสังคมมนุษย์อาจมีการเปลี่ยนแปลงให้เข้ากับสิ่งแวดล้อมและ
เป็นไปโดยตามธรรมชาติไม่จำเป็นต้องมีการวางแผน และการเปลี่ยนแปลงท่ีเกิดขึ้นย่อม
เป็นไปอย่างก้าวหน้าและสมบูรณ์ยิ่งขึ้น ประเพณี ชุมชนไทหล่มก็เช่นเดียวกันที่  
สร้างคุณค่าความสัมพันธ์ให้แก่คนในครอบครัวรวมถึงชุมชนทุกช่วงวัยเป็นการพัฒนา
มนุษย์ในทุก ๆ ด้าน ทั้งทางด้านร่างกาย อารมณ์ สังคม และสติปัญญา ถึงแม้นจะมี
อิทธิพลภายนอกเข้าไปมีบทบาท เช่น การนำนวัตกรรมด้านดนตรีเข้าไปเพิ่มเติมเพื่อ
เพิ่มความสนุกสนานครื้นเครงให้แก่กิจกรรม ดนตรีดั้งเดิมก็ยังคงอยู่ในรูปแบบของ 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [171] 
 

การฟ้อนแขบลาน จึงเป็นการสมผสานทางวัฒนธรรมด้านดนตรี ซึ่งชุมชนและผู้ร่วม
กิจกรรมเกิดการยอมรับในสิ่งที่เกิดขึ้น ซึ่งเป็นประเพณีที่สร้างสรรค์ขึ้นใหม่หรืออาจ
กล่าวได้ว่าเป็นประเพณีประดิษฐ์เพื่อทำให้ประเพณีดั้งเดิมคงอยู่และเกิดกิจกรรม
ประเพณีในรูปแบบใหม่ ๆ รวมถึงการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมของสังคมที่เกิดการ
ผลิตซ้ำและสร้างใหม่ของทรัพยากรทางวัฒนธรรมในรูปแบบที่แตกต่างกันไป ส่วนมาก
มักเกี่ยวข้องกับการสร้างเรื่องราวกิจกรรมให้เชื่อมโยงกับอดีตและมีการนำมาปฏิบัติจน
ได้รับความนิยมและเกิดการยอมรับของคนในสังคมปัจจุบัน นอกจากนั้น ยังก่อให้เกิด
คุณค่าทางด้านวิชาการจากที่องค์ความรู้การฟ้อนแขบลานในประเพณีแห่บั้งไฟได้ถูก
สร้างสรรค์ออกมาในรูปแบบวิชาการการประดิษฐ์เป็นฟ้อนแขบลานของวิทยาลัยครู
เพชรบูรณ์ และมีการถ่ายทอดสืบต่อจนถึงมหาวิทยาลัยราชภัฏเพชรบูรณ์ เพื่ออนุรักษ์
เผยแพร่องค์ความรู้ของท้องถิ่นออกสู่สายตาประชาชน 
    2.2  คุณค่าการฟ้อนแขบลานในประเพณีชุมชนไทหล่มที่มีต่อสังคม
ภายนอก เป็นการสะท้อนสังคมวัฒนธรรมท้องถิ่นที่ทำให้เห็นถึงภาพของสังคมไทยในอดีต
และเกิดประโยชน์ต่อภาพรวมแก่สังคมไทยในด้านต่าง ๆ  คือ 
            2.2.1 ด้านสภาพชีวิตความเป็นอยู่  พบว่าสังคมไทยในอดีต 
มีความเช่ือในเรื่องของธรรมชาติที่อยู่รอบตัวเรารวมถึงสิ่งที่มองไม่เห็น  ปรีชา หวานหู 
(2560) กล่าวว่า ธวัช ปุณโณทก ได้กล่าวถึง ความเช่ือ คือการยอมรับอันเกิดอยู่ใน
จิตสำนึกของมนุษย์ต่อพลังอำนาจเหนือธรรมชาติที่เป็นผลดีหรือผลร้ายต่อมนุษย์หรือ
สังคมมนุษย์ นั้น ๆ แม้ว่าพลังอำนาจเหนือธรรมชาติเหล่านั้น ไม่สามารถที่จะพิสูจน์ได้
ว่าเป็นความจริง แต่มนุษย์ในสังคมหนึ่งยอมรับและให้ความเคารพเกรงกลัวสิ่งเหล่านี้  
ซึ่งมีขอบเขตกว้างถึงความเช่ือในดวงวิญญาณทั้งหลาย (Belief in Spiritual Beings) 
ภูตผี คาถาอาคม โชคลาง ไสยเวทต่าง ๆ ยังรวมถึงปรากฏการณ์ธรรมชาติที่มนุษย์
ยอมรับนับถือ การฟ้อนแขบลานก็เกิดจากความเช่ือในอำนาจเหนือธรรมชาติและ
ปัจจุบันคงเป็นความเชื่อที่ปฏิบัติสืบทอดกันมา  
      2.2.2 ด้านขนมธรรมเนียมประเพณีไทย ประเพณีแห่บั้งไฟของชุมชน
ไทหล่ม ซึ่ งส่วนใหญ่ เป็นเช้ือสายชาติพันธุ์ลาว รวมถึงชาวภาคอีสานที่อาศัยอยู่   
จากบุญเดือนหกบุญบั้งไฟใน ฮีตสิบสองคลองสิบสี่  ขนบธรรมเนียมประเพณีของ 
ชาติพันธุ์ลาว และชาวอีสานท่ีปฏิบัติสืบต่อกันมาจนถึงปัจจุบัน ซึ่งเป็นวัฒนธรรมแสดง



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [172] 
 

ถึงความเจริญ รุ่งเรืองและความเป็นเอกลักษณ์ของท้องถิ่น ชาวไทหล่มได้มีการสืบทอด
ประเพณีอันดีงาม จนกลายเป็นประเพณีท้องถิ่นที่มีความเป็นเอกลักษณ์  และมีผู้รู้จัก
รวมถึงสนใจในความเป็นประเพณีไทหล่ม 
    2.2.3 ด้านค่านิยม พบว่า จากประเพณีแห่บั้ งไฟชาวไทหล่ม 
มีค่านิยมในหลายด้าน เช่น ด้านความจงรักภักดีต่อสถาบันชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ 
ในรูปแบบของขบวนแห่ ชุมชน มีการแสดงออกให้เห็นถึงความรักในสถาบันหลัก  
ด้านความขยันขันแข็ง มีมานะอดทน จากความอดทนในการฝึกฝนเรียนรู้กระบวน 
ท่าฟ้อนรำและมีความอดทนต่อการร่วมขบวนแห่ที่มีผู้เข้าร่วมจำนวนมาก  ทำให้รู้จัก
กฎระเบียบในการอยู่รวมกัน ด้านความกตัญญูกตเวที และการเคารพผู้อาวุโส ซึ่งก่อนที่
จะมีขบวนแห่ชาวบ้านจะจัดพิธีกราบไหว้บูชาสิ่งศักดิ์ ครูบาอาจารย์ รวมถึงบรรพบุรุษเพื่อ
ความเป็นสิริมงคล ด้านค่านิยมไทย  ซึ่งมีความโด่ดเด่นในรูปแบบการแต่งกาย 
ฟ้อนแขบลาน คือการนุ่งผ้าพื้นบ้าน “ผ้ามุกไทหล่ม” ซึ่งเป็นค่านิยมแบบไทยที่ชุมชน 
มีการอนุรักษ์ความเป็นพ้ืนบ้านสู่ความเป็นอัตลักษณ์ท้องถิ่น 

 
สรุป 

 
 การฟ้อนแขบลาน เป็นการฟ้อนแขบลานในประเพณีชุมชนที่สืบทอดกันมา
จากรุ่นสู่รุ่น เป็นการฟ้อนที่อยู่ในขบวนการแห่ทำบุญหลวงหรือการแห่บุญบั้งไฟของ 
ชาวไทหล่ม ซึ่งจะจัดขึ้นประมาณเดือน 5 หรือเดือน 6 ของทุกปี เป็นการบวงสรวง 
เจ้าพ่อผาแดง เพื่อขอใหท้่านช่วยดลบันดาลให้ฝนตกตามฤดูกาล เพื่อความอุดมสมบูรณ์
ของพี่น้องชาวไทหล่ม มูลเหตุที่เรียก ฟ้อนแขบลาน เนื่องจากลักษณะของตัวเสื้อผู้ฟ้อน
จะมีการนำใบลานมาตัดเย็บติดตามตัวเสื้อให้  เป็นลวดลายผืนนา โดยมีหมายถึง 
ความอุดมสมบูรณ์  
  ประเพณีการฟ้อนแขบลาน  มีพัฒนาการและรูปแบบของฟ้อนจากอดีต 
สู่ปัจจุบัน โดยการสร้างสรรค์ของชุมชนเองและการสร้างสรรค์ของภาควิชาการ 
ทั้งในด้านดนตรีที่มีการพัฒนารูปแบบให้มีความทันสมัยมากขึ้น ด้านการแต่งกายมีการ
พัฒนาให้เหมาะสมกับชุมชนท้องถิ่นในปัจจุบัน ด้านอุปกรณ์ประกอบการแสดงมีการ
พัฒนาปรับ เปลี่ยนให้มีความเหมาะกับปัจจุบัน และด้านท่ารำที่ ใช้ประกอบ 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [173] 
 

การฟ้อนแขบลานมีความชัดเจนและมีความเป็นมาตรฐานมากข้ึน การพัฒนา จึงมีความ
เหมาะสมกับยุคสมัยในปัจจุบัน ซึ่งเป็นการอนุรักษ์สืบสานในการฟ้อนแขบลานให้มีการ
คงอยู่คู่ ชุมชน ในด้านบทบาทหน้าที่ของฟ้อนแขบลานในประเพณี ชุมชนไทหล่ม  
ซึ่งบทบาทหน้าที่และคุณค่าพบในแง่ด้านการให้การศึกษา ด้านเครื่องมือในการรวมตัว
ของสังคม ด้านการยึดเหนี่ยวจิตใจ ด้านสื่อมวลชนของท้องถิ่น นอกจากนั้น ยังมีคุณค่า 

ต่อสังคมท้องถิ่นและสังคมภายนอกในด้านสภาพชีวิตความเป็นอยู่ ด้านขนมธรรมเนียม
ประเพณีไทย และด้านค่านิยม        

 
เอกสารอ้างอิง 

 
กรมศิลปากร. (2549). ทะเบียนข้อมูล วิพิธทัศนาชุดระบำ รำ ฟ้อน. บริษัท ไทภูมิ  
       พับลิซซิ่ง จำกัด. 
ชวลิต สุนทรานนท์ (2550). ทะเบียนข้อมูล: วิพิธทัศนา ชุดระบำ รำ ฟ้อน เล่ม 1.  
       บริษัท ไทภูมิ พับลิชช่ิง จำกัด. 
ณัฏฐวุฒิ ทรัพย์อุปถัมภ์. (2558). ทฤษฎีและหลักการพัฒนาชุมชน. สาขาวิชา 
       การพัฒนาชุมชน คณะมนุษศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏ 
       รำไพพรรณี. 
น้อย ศรีป้อ. (2524). เอกลักษณ์ไทย. โรงพิมพ์การศาสนา. 
บุษบา มีเดช, และมณฑา วงศา. (2533). นาฏยประดิษฐ์ฟ้อนแขบลาน  
       [ผลงานค้นคว้าและริเริ่มทางนาฏศิลป์ ปริญญาตรีที่ไม่มีการตีพิมพ์].  
        วิทยาลัยครู เพชรบูรณ์. 
ประชิด  สกุณะพัฒน์. (2546). วัฒนธรรมพื้นบ้านและประเพณีไทย. ภูมิปัญญา. 
ประเสริฐ  ณ นคร. (2516). โคลงนิราศหริภุญชัย. โรงพิมพ์พระจันทร์. 
ปรีชา  หวานหู. (2560). วิญญาณศรัทธาตามวิถีไทยในวิถีพุทธ. วารสารปรัชญา 
       ปริทรรศน์, 22(1), 53-62. 
พวงผกา  ประเสริฐศิลป์. (2542). ประเพณีไทยกับการเปลี่ยนแปลงตามกระแส 
       วัฒนธรรมโลก. สถาบันราชภัฏสวนดุสิต. 
 



วารสารสังคมศาสตร์ นิติรัฐศาสตร์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 

 [174] 
 

เพิ่มศักดิ์ วรรลยางกูล. (2546). ศิลปวัฒนธรรมไทย. วังอักษร. 
ภัทรพล  พิมพา. (2559). บุญบั้งไฟผาแดง: ความเช่ือและความศรัทธาของชุมชน.  
        ใน กมล บุญเขต (บ.ก.), สมบัติเมืองเพชรบูรณ์ (น. 88-89). บริษัท ทีแอนท์เอ กราฟิก  
         แอนด์ พริ้นติ้ง จำกัด.  
รัตนา  มณีสิน. (2540). สุนทรียะทางนาฏศิลป์ไทย. สถาบันราชภัฏสวนดุสิต. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 
       เฉลิมพระเกียรติ พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว เนื่องในโอกาสพระราชพิธีมหามงคล 
        เฉลิมพระชนมพรรษา 7 รอบ 5 ธันวาคม 2554. ราชบัณฑิตยสถาน.  
เรไร  ไพรวรรณ์. (2553). คติชนและภูมิปัญญา. มหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี. 
ลักขณา  ศกุนะสิงห์. (2556). ความเช่ือและประเพณี เกิด แต่งงาน ตาย. พราวเพรส. 
สมศักดิ์  ศรีสันติสุข. (2550). สังคมวิทยาชนบท: แนวคิดทางทฤษฎีและแนวโน้ม 
        ในสังคม. เอ็กซเปอร์เน็ท. 
สำนักงานการประถมศึกษาจังหวัดเพชรบูรณ์. (2542). ประวัติหมู่บ้าน อำเภอหล่มสัก  
       จังหวัดเพชรบูรณ์. [เอกสารไม่มีการตีพิมพ์]. มหาวิทยาลัยราชภัฏเพชรบูรณ์. 
สุพัตรา  สุภาพ. (2542). สังคมและวัฒนธรรมไทย ค่านิยม ครอบครัว ศาสนา ประเพณี  
        (พิมพ์ครั้งที่ 10). ไทยวัฒนาพานิช. 
สุมิตร  เทพวงษ.์ (2535). สารานุกรม ระบำ รำ ฟ้อน (พิมพ์ครั้งท่ี 3). โอเดียนสโตร์. 
สุรพล  วิรุฬห์รักษ์. (2549). นาฏยศิลป์รัชกาลที่ 9. สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์. 
 

บทสัมภาษณ์ 
 
จิรวัฒน์  รัตนเทพบัญชากุล. (2566). บทสัมภาษณ์. วันที่ 22 กุมภาพันธ์ 2566.   
ช่วงวิทย์  เทียนศรี. (2563). บทสัมภาษณ์. วันที่ 10 มกราคม 2566. 
ทรวดทรง  ยอดคำ. (2566). บทสัมภาษณ์. วันที่ 15 มกราคม 2566. 
บุญส่ง  ไตรวิทย์เมธ.ี (2566). บทสัมภาษณ์. วันที่ 15 มกราคม 2566. 
วิโรจน ์ หุ่นทอง. (2566). บทสัมภาษณ์. วันที่ 2 กุมภาพันธ์ 2566 
วุฒิชัย  ลาจันนนท์. (2566). บทสัมภาษณ์. วันท่ี 9 มกราคม 2566.  
 

https://wisonk.wordpress.com/



